**Дар иных языков**

В греческом тексте Нового Завета, по отношению к дару говорения языками, во всех случаях употреблено слово “glossae”. Эталон этого дара мы видим в служении Апостолов, использовавших его для провозглашения царства Божия и покорения язычников вере. Дар языков относится к дарам знамений, которые были предназначены для провозглашения Евангелия неверующим, благодаря ему ещё при жизни Апостолов Евангелие было проповедано по всей Римской империи. (1Кор.14:22) Трудно переоценить роль и значение дара иностранных языков во времена Апостолов, когда переводчики были очень редки и возможность обучения инязов принадлежали только к весьма богатым семьям. В день Пятидесятницы, в Иерусалиме находились люди набожные из всякого народа под небесами, поэтому Дух Святой наделил учеников даром говорения на различных языках, для проповеди о великих делах Божиих во Христе Иисусе. Большинство из присутствующих были Евреи из всякого народа под небесами, говорящих на своих наречиях - «dialektos»

(Деянии 2:6). Из уведённых в плен 10 северных колен Израиля в 722 году до Р.Х. мало кто возвратился в свою землю, их потомки с трудом владели еврейским языком и разговаривали на языках народов, где они обосновались. Но они сохраняли религиозную принадлежность к Богу и храму Израиля. Со дня Пятидесятницы весть Евангелия торжественно разошлась во все концы земли. Апостол Павел, писал в 56 г. что не имеет места в странах тогдашнего мира где ещё не было проповедано Евангелие (Рим.15:18-24). Когда люди слышат проповедь на ломаном языке, от иностранца, как правило, они думаю что им навязывают чужих богов. Поэтому Павел более всех говорил на разных языках. Дар иностранного языка был знамением для различных групп людей, что они составляют одну церковь исповедующую единого Бога и Спасителя всех человеков. Дар иностранного языка, получали верующие только в тех случаях, когда требовалось засвидетельствовать присоединение различных категорий людей к единой, апостольской церкви: *«начиная с Иерусалима*

*и во всей Иудее и Самарии и даже до края земли»* (Лук.24:47). Об этих событиях мы можем читать:

1) В день Пятидесятницы.

Иудеи из шестнадцати народностей *«Слышим их нашими языками говорящих о великих делах Божьих»* (Деяния 2:11). Павел поясняя дар иных языков сослался на пророчество Исаии 28:11. *«В законе написано: иными языками и иными устами буду говорить народу сему; но и тогда не послушают Меня, говорит Господь. Итак языки суть знамение не для верующих, а для неверующих»* (1Кор.14:21,22). Это указание *«что спасение Божие послано язычникам: они и услышат»* (Деян.28:28). Об этом и Петру и Павлу неоднократно приходилось убеждать церковь. (Деян.11; 14:27; 15:4)

2) В Самарии.

*«Находившиеся в Иерусалиме Апостолы, услышав, что Самаряне приняли слово Божие, послали к ним Петра и Иоанна, которые, придя, помолились о них, чтобы они приняли Духа Святаго. Ибо Он не сходил еще ни на одного из них, а только были они крещены во имя Господа Иисуса. Тогда возложили руки на них, и они приняли Духа Святаго»* (Деян.8:14-17). Что стало ярким свидетельством единства церкви из всех народов основанной на Апостольском учении (Еф.2:20), и того что Сам Бог засвидетельствовал о Апостолах Духом Святым (Ев.2:4).

3) В доме язычника Корнилия. (Деян.10:44-47; 15:7)

Происшедшее произвело следующие свидетельство присутствовавших израильтян: *«Слышали их говорящих языками и величающих Бога»* (Деян.10:46). Петр узнал происходящее с Корнилием и отождествил это с тем, что он сам пережил в день Пятидесятницы: *«Когда же я начал говорить, сошел на них Дух Святой, как и на нас вначале»* (Деян.11:15). Таким образом переживание Корнилия было аналогичным переживанию Петра, что означает, что Корнилий говорил на языке который был понятен слушающему Петру, который и засвидетельствовал что они величали Бога. Это было знамением не для Корнилия, но для Петра и его спутников, Израильтян. Они были верующими в Иисуса, но тогда они еще не постигли фундаментальной истины Евангелия, что разделение между Иудеями и язычниками было навсегда разрушено. Святой Дух послам им знамение подобное Пятидесятницы. *«И верующие из обрезанных, пришедшие с Петром, изумились, что дар Святого Духа излился и на язычников*» (Деян.10:45).

4) В Ефесе.

Павел проповедовал некоторым людям, которые знали только Иоанново крещение покаяния, они еще не слышали о Святом Духе. «И когда Павел возложил на них руки, нисшел на них Дух Святой, и они стали говорить иными языками и пророчествовать» (Деяния 19:6). Более нет никакого другого описания в этом отрывке. Поскольку такого описания нет, то нам следует заключить, что происшедшее соответствовало тому образцу, который был указан в предыдущих местах Писания, что проповедующий говорил на конкретном языке, возможно не понятном для самого, но понятном по крайне мере некоторым из слушающих. Предполагать что-либо иное будет прибавлением к Писанию.

Во всех этих случаях речь идёт о конкретном наречии, как у Апостолов вначале (Деян.11:15), в день Пятидесятницы которое величало Бога и было понятно определённым языковым группам людей. Дар иностранного языка выполнил своё предназначение - распространения Евангелия начиная с Иерусалима, Иудеи, Самарии и язычникам до края земли (Деян.1:8). Главное предназначение дара иного языка было в благовестии разным народам о великих делах Божиих, что должно оставаться главным и сегодня.

**Дары иных языков в Коринфе**

Чтобы представить атмосферу, в которой находилась Коринфская церковь, увидеть разницу между языческим служением и богослужением церкви, обратимся к свидетельству Иоанна Златоуста. *«В капищах идольских, когда кто бывал одержим нечистым духом и прорицал, то, как бы ведомый и связанный, был увлекаем духом и нисколько не сознавал того, что говорил. Гадателю свойственно быть в исступлении, терпеть принуждение, и насилие, увлекаться и неистовствовать, как бесноватому. А пророк же не таков, он говорит всё с трезвою душою и здравым рассудком, зная, что он говорит. И смотри, как апостол устраняет всякое подозрение: он призывает в свидетели их самих, знавших это по опыту. Что я, говорит, не лгу, не клевещу и не измышляю на язычников, как враг их, тому свидетели вы сами: вы знаете, как будучи язычниками, вы были тогда ведомы и увлекаемы. Если же кто станет считать и их, как верующих, свидетелями подозрительными, то я докажу вам это свидетельствами внешних язычников. Послушай Платона, который в апологии Сократа говорит так: “прорицатели и гадатели говорят много и хорошо, но сами вовсе не знают того, что говорят”. Послушай и другого поэта, который говорит то же самое. “Когда ктонибудь разными обрядами и волхвованиями вводит в человека беса, тогда этот человек начинает прорицать и, прорицая, рвать и терзать себя, не будучи в состоянии сносить насилие беса, и, таким образом, мог растерзать себя и погибнуть; подобным волхвователям он и говорил: “развяжите же, смертный не может более сносить Царя Бога… Всё это и тому подобное, – ведь можно было бы сказать гораздо более, – доказывает и принуждение, с каким бесы удерживаются и служат, и насилие, какое люди терпят, однажды предавшие себя им и лишающиеся в это время здравого смысла. Но у нас не так. Впрочем апостол не объясняет нашего, то есть того, что касается пророков, так им (коринфянам) это было известно, и между ними были пророки, которые пророчествовали, как следовало, с рассудком и совершенно свободно. Они властны были говорить и не говорить: они не были принуждаемы, но вместе с честью сохраняли и волю. Поэтому и Иона убегал, поэтому и Иезекииль уклонялся, поэтому и Иеремия отрицался. Бог же не принуждал их насильно, но советовал, не помрачая рассудка. Бесу свойственно производить помешательство, неистовство и большое помрачение, а Богу – просвещать и сознательно учить тому, чему должно».* (Творения Иоанна Златоуста, т. Х, стр. 287).

Павел подтверждает что обратившимся верующим в Коринфе этот опыт был знаком и он уберегал их от поддельной духовности исходящей из языческой практики (1Кор.12:2). Наставления Павла к Коринфянам не дают основания считать что дар говорения языков был не от Духа Святого. Иначе он нестал бы приравнивать свой дар к ним и употреблять таких выражений: *«Желаю, чтобы вы все говорили языками;..» «Ты хорошо благодаришь..» «Если кто говорит на [незнакомом] языке, [говорите] двое, или много трое, и то порознь, а один изъясняй» «не запрещайте говорить языками»* (1Кор.14:5,17,27,39). Верующие в Коринфе не имели недостатка ни в каком даровании, но дар иностранного языка пускали «на ветер» (1Кор.14:9). Проблема Коринфской церкви была не в поддельном даре, а в его неправильном применении. То что предназначено для других, вы используете для самоназидания, ибо никто не может разобрать что вы произносите, писал Павел. «*Братия! не будьте дети умом: на злое будьте младенцы, а поуму будьте совершеннолетни*» (1Кор.14:20). Молитвы духом Коринфянских верующих, похожи на ребёнка написанные каракулями, или на лепет младенца. *«Что же делать? Стану молиться духом, стану молиться и умом; буду петь духом, буду петь и умом»* (1Кор.14:15), то есть, когда молишься духом не выключай разум. Кому и какую пользу приносит молитва без ума? Даже язычник Фест понимал, послать узника и не показать обвинений на него, выглядит нерассудительно (Деян.25:27), тем более просвещённые Духом Божиим, должны знать о чём они ходатайствуют перед Богом,

и что ожидать в ответ. Неправильное использование дара приносит больше сумятицы и соблазна чем божьего назидания в вере. *«если ты будешь благословлять духом, то стоящий на месте простолюдина как скажет аминь при твоем благодарении? Ибо он не понимает, что ты говоришь. Ты хорошо благодаришь, но другой не назидается. Если вся церковь сойдется вместе, и все станут говорить [незнакомыми] языками, и войдут к вам незнающие или неверующие, то не скажут ли, что вы беснуетесь? ... Бог не есть [Бог] неустройства, но мира»* (1Кор.14:16-18,20,23,33). Низкий духовный возраст и эгоизм Коринфян прослеживался в ихличной нечистоте, во взаимоотношениях, когда братс братом судился и проявлялся даже во время вечери Господней (1Кор.5:11; 7:6, 11:21). Павел писал: *«я не мог говорить с вами, братия, как с духовными, но как с плотскими, как с младенцами во Христе. Я питал вас молоком, а не [твердою] пищею, ибо вы были еще не в силах, да и теперь не в силах, потому что вы еще плотские. Ибо если между вами зависть, споры и разногласия, то не плотские ли вы? и не по человеческому ли [обычаю] поступаете?»* (1Кор.3:1-4)В практике применения духовных даров ситуация былане лучше, дар иного языка, верующие Каринфскойцеркви стали использовать не для назидания церкви аиз эгоистичных побуждений, *«...тот назидает себя..»* (1Кор.14:4) и на соблазн неверующим (1Кор.14:23).Павел писал: *«если я приду к вам, братия, и стану говорить на [незнакомых] языках, то какую принесу вам пользу, когда не изъяснюсь вам или откровением, или познанием, или пророчеством, или учением? ... если и вы языком произносите невразумительные слова, то как узнают, что вы говорите? Вы будете говорить на ветер»* (1Кор.14:6-9)*.* Вопросу духовных даров Павел посвятил триглавы в первом письме к Коринфянам. В 12 гл. он объясняет различие и соразмерность даров, которые даётДух как Ему угодно. В 13 главе он говорит о превосходнейшем, которое есть любовь, без неё все остальноетеряло своё значение и смысл. А в 14 гл. Павел учит оглавной цели даров и обличает Коринфян в их неверном употреблении. Дары не заменяют веру и любовь,без которых не возможно спастись. Дары Духа не являются показателем духовного уровня верующих, ониданы для назидания и обогащения церкви. За дарыДуха, данные нам даром мы не будем иметь никакойнаграды, напротив, по мере дара будем иметь ответственность за него. А вот с каким усердием и целью мыбудем применять их, Бог вознаградит каждого верующего.

**Языки умолкнут**

Джон Мак-Артур в книге «Харизматики» пишет, есть по крайней мере шесть веских причин, почему языки прекратились:

1. Языки были чудодейственным даром, а век чудес окончился вместе с веком Апостолов. Последнее записанное в Новом Завете чудо произошло в 58 г. н.э. Это было исцеление отца Публия (Д.Ап.28:7-10). Начиная с 58 г. и по 96 г. н.э., когда Иоанн закончил писать книгу Откровения, не отмечено ни одного совершенного чуда. Упоминания о таких чудодейственных дарах, как иные языки и исцеления, мы находим только в самых ранних посланиях, как, например, в 1 Коринфянам. Дойдя до более поздних посланий, например, к Ефесянам или к Римлянам, в которых также подробно обсуждаются дары Духа, мы не найдем упоминания о чудодейственных дарах. К тому времени обыденность чудес рассматривалась уже, как нечто прошедшее, потому что Божие Слово и откровение было уже в значительной мере установлено и утверждено. Смерть апостолов тоже положила конец их применению, потому что эти дары были тесно связаны с апостолами «*Был же страх на всякой душе; и много чудес и знамений совершилось через Апостолов в Иерусалиме». «Руками же Апостолов совершались в народе многие знамения и чудеса...»* (Деян.2:43; 5:12)

2. Чудо иных языков было знамением осуждения Израилю за его неверие. (1Кор.14:22) «*За то лепечущими устами и на чужом языке будут говорить к этому народу. Им говорили: ,,Вот - покой, дайте покой утружденному и вот успокоение,, но они не хотели слушать*» (Ис.28:11-12) Иными словами, евреи не слушали Бога, когда Он обращался к ним по-еврейски, поэтому Он заговорил на языке, которого они не смогут понимать. Этим языком стал язык ассирийских захватчиков, затем вавилонян, в дальнейшем латынь. По причине постоянного неверия Израиля и того что они сами себя сделали недостойными, Бог заговорил к язычникам (Деян.13:46). Бог намеривался навести на Израиль осуждение, которое ознаменуется чужими языками - «которых ты не знаешь» (Вт.28:49; Иер.5:15). Это пророчество исполнилось, когда вавилоняне захватили Иуду в 586 г. до Р.Х., а позднее в еще более суровом суде, наступившем в 70 г. н.э. когда римский полководец Тит сжёг храм, разграбил Иерусалим и увел в плен 1 100 000 евреев, а остальных рассеял по всему миру. Иные языки стали знамением отпадения Израиля и обращения благой вести к язычникам. Палмэр Робертсон хорошо выразил последствия этого явления: *«Сегодня нет нужды в особом знамении, чтоб показать, что Бог переходит от одного народа, Израиля, ко всем народам. Этот переход уже - совершившийся факт. Послужив основанием деятельности апостолов, а также будучи специфическим переходным даром, иные языки выполнили свое предназначение, став особым знаком как для ветхозаветного, так и новозаветного народа Божьего. Исполнив однажды эту роль, они утратили свое значение среди Божьего народа»*. (O. Palmer Robertson, «Tongues: Sign of Covenantal Curseand Blessing,» [Westminster Theological Journal, 38:53]. Bibliotheca Sacra, 122:134.)

3. Дар языков был меньшим даром, чем дар пророчества. Ал. Павел ясно выразил это в 1Кор.14:1-3, когда призывал коринфян стремиться к любви и желать духовных даров, он учил их отдавать пророчеству первое место, потому что оно более назидает других. В 1Кор.14:4 делается упор на то, что дар пророчества (проповеди) превосходнее дара иных языков. Иные языки не назидали церковь, а были средством самоназидания, а это и было именно то, что ап. Павел запрещал, *«Любовь не ищет своего».* Церковь собирается для назидания, которому служит дар пророчества – проповеди. (1Кор.14:3).

4. Дар иностранных языков не предназначался для всех верующих. Это подтверждает Павел, спрашивая у Коринфян: *«Все ли говорят языками?»* (1Кор.12:30). Как равно не все владели даром истолкователя. Это дарование предназначалось для возвещения Евангелия Христова иностранным народам, следовательно, и обладали им в основном Апостолы и миссионеры.

5. Когда Евангелие было распространено во всех языковых регионах и Новый Завет был завершен, иные языки стали лишними. Человек, говорящий на иных языках передавал откровение которое получал от Бога. (1Кор.14:26-28) После откровений тайны домостроительства церкви, которое Господь передал Апостолам, достаточно читать их, чтобы приобрести понимание божественных истин. (Еф.3:2-5)

6. Первое пос. к Коринфянам - единственное послание, где иные языки вообще упоминаются. Ап. Павел написал, по крайней мере, еще двенадцать посланий и нигде больше не упоминал о иных языках. Ап. Петр также никогда не упоминал о иных языках, никогда не упоминал их ап. Иаков, а также ап. Иоанн и Иуда не делал этого. Иные языки появились на короткое время в ранний период Церкви, когда новое Слово от Бога распространялось по всему тогдашнему миру, когда же люди могли слышать и говорить истину каждый своему народу, необходимость в даре иностранного языка, равно и в истолкователях пропала. В 1Кор.13:8 Глагол «paцuo» говорит нам, что иным языкам надлежало умолкнуть, чтобы уже никогда больше не возвратиться. Более поздние книги Нового Завета больше уже не упоминают иных языков. К. Роджерс, миссионер и ученый, писал так: «*Важно отметить, что о даре иных языков не только не упоминается, но, более того, о нем нет даже и намека во всех трудах послеапостольских отцов Церкви».* (Cleon L. Roger, Jr., «The Gift of Tongues in the Post Apostolic Church.»)

**Современные глоссолалии**

Климент Римский, Иустин Мученик, Ориген, Златоуст и Августин - величайшие богословы церкви первых столетий, считали иные языки достоянием прошлого, практиковавшиеся только на заре христианства. После Апостолов, в конце второго века единственными о ком упоминается что они говорили на «языках», были последователи Монтануса (126-180гг.), в последствии признанного еретиком. Движение Монтануса приобрело известность благодаря усердию двух пророчиц, Приисциллы и Максимиллианы, некоторое время, этим движением был увлечён известный апологет христианства Тертуллиан, но затем отошёл от него. *«Один из новообращённых, по имени Монтан, в своём неистовом желании первенства сам свидетельствовал против себя. Он вышел из себя и внезапно впал в бешенство и стал бессвязно говорить, бормотать и издавать странные звуки, якобы пророчествуя. Способ его пророчествования противоречил практике церкви, сохранявшей свои традиции от начала»* (Евсевий 265-339гг.). В стремлении к особой святости, Монтан стал превозноситься над другими и порицать существующих служителей церкви, произнося невнятные звуки, в состоянии транса, он утверждал что это пророчества Духа Божия. Он предсказывал скорое восстановление царства Божия в Пепузе во Фригии, для чего сам и его последователи вели аскетический образ жизни. Монтан и его последователи были отлучены от церкви. Следующее упоминание в христианстве о «языках» относится к 17 веку и связано с группой людей во Франции, которых называли Севенольскими священниками (Cevenol priests). Их также причислили к еретикам, потому что их пророчества не исполнялись и была неприемлема их воинственность. Сохранилась запись приблизительно за 1731 год о группе римо-католических реформаторов, так называемых «янценистов» которые проводили ночные собрания в гробнице своего основателя, где они в состоянии экстаза говорили на «иных языках». Другой группой, которая говорила на языках, были трясуны (Shakers), последователи матери Анны Ли, жившей в 1736 - 1784 годах. Мать Анна Ли считала себя женским эквивалентом Иисуса Христа. Она основала общину трясунов в Трое, в штате Нью-Йорк, и утверждала, что получила особые откровения от Бога. (Подробности описаны в труде Robert Glenn Gromacki, The Modern Tongues Movement [Philadelphia: Presbyterian and Reformed Publishing Co., 1967], pp. 5-22.) В 1830г. Эдуард Ирвинг основал в Лондоне маленькую группу под названием ирвингиты (Irvingites). У них были откровения, противоречащие Священному Писанию, их пророчества оставались неисполненными, а мнимые исцеления заканчивались смертью. Они тоже говорили на «иных языках». Кроме Монтануса до Ирвинга случаи «иных языков» в церкви никогда не считались частью подлинного христианства.

В 1901 г. в Bethel Bible College в городе Топика в штате Канзас, Агнес Озман получила то, что она называла крещением Духа, и стала говорить на «иных языках». Это событие положило начало движению «святости» («Holiness») в Соединенных Штатах Америки. В 1906 году на «иных языках» стали говорить в церкви Лос-Анжелеса, штат Калифорния, и в результате этих двух явлений в 1901 и 1906 гг. появилась среди христиан деноминация пятидесятников. А в 1960 году в епископальной церкви в г. Ван Найс, в штате Калифорния, зародилось современное

харизматическое движение, как неопятидесятночество (продвинутое пятидесятничество). Вскоре оно распространилось на многие другие деноминации, включая римо-католическую, лютеранскую и пресвитерианскую. Напрашивается вопрос: «Если языки прекратились, как могли они снова появиться в двадцатом веке?» Представители харизматического движения считают, что в Новом Завете идет речь о трёх видах говорения на иных языках. В Деяниях, во 2-ой главе речь идет об иностранных языках, в Рим.8:26 речь идет о молитве Духа, а в 1Кор.13:1 о небесных или ангельских языках. Убеждение, что иной язык есть молитва Духа Святого, не соответствует библейскому тексту. *«Также и Дух подкрепляет нас в немощах наших; ибо мы не знаем, о чем молиться, как должно, но Сам Дух ходатайствует за нас воздыханиями неизреченными. Испытующий же сердца знает, какая мысль у Духа, потому что Он ходатайствует за святых по [воле] Божией»* (Рим.8:26-27). В контексте Павел говорит о надежде на искупление тела нашего и освобождении от страданий и греха, в этом противостоянии Господь всегда готов помогать нам. Мы даже не знаем о чём молиться, ибо духовная сторона наших проблем и подстерегающие нас искушения, сокрыты от нас, поэтому Дух Святой, живущий в нас, ходатайствует за нас, без нашего участия «воздыханиями неизречёнными» не на словах, а на уровне мысли ведомой только Богу. Поэтому данное упоминание не может соотносится с проявлением современного феномена глоссолалий и даже с даром иностранных языков, потому что исходит от Духа Святого, без слов, на уровне мысли Духа.

Следующее утверждение относится к ангельскому языку. Официальное мнение «Ассамблеи Божией» звучит так: *«Дитя божье имеет привилегию общаться с Богом, и никто из людей, ни дьявол не понимают этой тайной беседы, ибо святому позволено говорить божественным языком...»* Трудно назвать общением, когда говорящий не понимает и не контролирует свою речь, а божественным, то что не имеет определения и логики. Довод о ,,ангельском языке,, или ,,зашифрованной,, молитве, звучит ещё более странно. Нигде в Писании мы не находим наречия небожителей, и когда ангелы обращались к людям либо были небесные видения, они говорили на том языке, на котором слушающий мог понимать. Сравнение языка человеческого с ангельским в 1Кор.13, относится к его характеру а не лингвистическому определению. Писание характеризует человеческий язык, как льстивый, коварный, ложный и непостоянный. Ангельский язык напротив - «да и аминь», он не подлежит сомнению или обсуждению и звучит уверенно, со властью. За то, что Захария не поверил ангельскому слову, он был нем до тех пор, пока это слово не сбылось. Выражения «ангельский язык» ничего общего с даром иных языков не имеет, но приведён как противопоставление человеческому, льстивому и ложному языку. В действительности Библия говорит только об одном даре ,,иного языка,, как лингвистическом говорении на языках народов мира.

Вероятно, более всего что страшит говорящих ,,непонятным языком,, испытать его, это боязнь похулить Духа Святого. Причина почему мы обязаны подвергнут испытанию имеющееся проявление духа, это повеление Слова Божия: *«Возлюбленные! не всякому духу верьте, но испытывайте духов, от Бога ли они,...»* (1Иоан.4:1-3). Господь, как и любой подлинный, драгоценный камень или метал не боится проверки и призывает, что бы мы испытали Его (Малах.3:10).Тем более что Писание предостерегает о проявлениях духов обольстителях и дарах ложных. Бояться нужно более-того чтобы не говорить на ветер и соблазн другим (1Кор14:9,23), помня слова Господа: «*за всякое праздное слово, какое скажут люди, дадут они ответ в день суда».*

Существуют три проявления языков:

1) Иностранный язык. Дар Духа Святого, данный Апостолам и ученикам в день Пятидесятницы для проповеди о великих делах Божиих для неверующих иностранцев, которые ясно понимали и обращались к спасительной вере. В паре с даром иного языка всегда шёл дар истолкователя. *«Если же не будет истолкователя, то молчи в церкви, а говори себе и Богу»* (1Кор.14:28).

2) Следующий вид говорения, глоссолалии. Он наиболее распространён в современной практике и связан с психологическим состоянием, которое сопровождается отключением сознания и произношения не членораздельных звуков на подсознательном уровне – так называемый эффект «вербального лунатизма». Этот феномен глоссолалии известен с древних времён в языческих религиях как состояние транса, в котором дух человека якобы соединяется с божествами. Он не подпадает ни под одну существующую языковую группу, и не является логически-последовательной речью.

3) Проявление говорений может исходить от бесов, вселившихся в человека. В такое время человек не владеет собой, его воля, интеллект, чувства и тело подчинены другой личности, которая может использовать его тело изрекая прорицания или хулу. (читайте в разделе «Одержимость») В Писании мы находим не менее десяти факторов, чтобы дар иного языка соответствовал библейским требованиям:

1. Иной язык должен принадлежать к одному из языковых групп народов мира.

2. Он есть знамение для неверующих.

3. Цель его - возвещать о великих делах Божиих во Христе Иисусе.

4. Говорение, должно быть для назидания слушающих.

5. Говорение должно сопровождаться переводом на понятный окружающим язык.

6. Если нет истолкователя, не даётся права для публичного использования.

7. Истолкование должно быть одинаковым.

8. На одном служении должно происходить не более трёх случаев говорения.

9. Говорения должны происходить порознь.

10. Применение дара должно быть продиктовано любовью к Богу и слушателям.

Дар говорения на иностранных языках, предназначенный для благовестия, как и другие знамения и чудеса, выполнив своё предназначение, умолк. Это не значит

что Бог не может употребить Его в наши дни, но исходя из его цели и назначения, он будет носить единичный характер, для проповеди среди непросвещённых народов Евангелием Христовым. Ларри Кристенсон пишет: *«Языки даются в первую очередь не как средство возвещения Евангелия, но как сверхъестественный знак того, что Бог находится в верующем»*. Писание свидетельствует об обратном: *«по плодам узнаете их»,* а языки как средство донесения Евангелия всем народам, далеко давались не всем верующим. Апостолы хорошо понимали цель и значение дара иного языка, благодаря чему распространили спасение во Христе уже в первом веке, по всему цивилизованному миру. О каком же даре говорит Ларри и пишет Йонги-Чо? *«Говорение на языках – это язык Святого Духа, и, когда я говорю на языках, я переживаю его присутствие в моем сознании. В своей молитвенной жизни более 60% от общего времени я молюсь на языках. Я молюсь на языках во сне и когда просыпаюсь, молюсь, когда изучаю Библию, и я молюсь на языках во время богослужений. Если бы я каким-то образом лишился дара языков, то думаю, что мое служение сократилось бы на 50%. Всегда, когда я говорю на языках, я сохраняю Святой Дух в своем сознании».* Вероятно, в чём то Чо прав, если бы некоторые христиане лишились дара говорения на языках, то вероятно они бы лишились не только вдохновения и половины служения, но и уверенности в спасении. Мне доводилось беседовать с разными людьми, обратившимися от греховной зависимости и практикующими языки. Многие из них свидетельствовали, что переживают подобное состояние и зависимость от молитвы на иных языках, как имели некогда от наркотического воздействия. Благодаря этому эффекту многие без особого труда оставляют греховную зависимость и практикуют молитвы в «духе» как выразился один из обращённых: «больше десяти кубов». По учению пятидесятнического и (неопятидесятнического), харизматического движения что бы заговорить на ином языке, «Тело, душа и дух должны находиться в состоянии полного подчинения. Наше физическое тело должно быть полностью послушным Его силе... Полное крещение Духом Святым... достигается только тогда, когда наступает полное подчинение всего нашего существа Ему, и наш язык полностью находится под контролем благословенного Святого Духа». (Ральф Ригс в книге “Сам Дух Святой”). Не тоже ли самое слышат посетители на сеансах гипнотизёров? В противоположность этому, Апостол Павел учит, что верующий должен всегда бодрствовать и не впадать в состояние подконтрольное какому либо духу, как происходит в поклонениях язычников, *«...так, как бы вели вас*» (1Кор.12:2). Даже духи пророческие послушны пророкам (1Кор.14:32). *«Бог не для того наделил нас разумом, что бы его отключать. Духи же зла делают это с удовольствием»* (В. Алексеев). «*Дух Святой нуждается в разуме, что бы наполнить его светом познания Бога. Духи зла, напротив, что бы успешнее выполнять свои планы, стараются лишить разум активной деятельности, остроты мышления, делают его пассивным»* (Р. Браун). Лаборатория парапсихологии медицинской школы при университете штата Вирджиния сообщает о случаях говорения иными языками представителей различных культов. Одна турецкая актриса утверждает, что научилась языку ,,джакоста,, от южноафриканца, которого она видела во сне. Джозеф Смит, основатель деноминации «мормонов» следующим образом призывал своих последователей говорить на иных языках: *«Встань на ноги, что-то говори или просто издавай звуки. Продолжай это делать, издавая определенные звуки, и Господь сделает из этого язык»*. Так, например, Менсел Паттисон, член Христианской Ассоциации Психологов и преподаватель медицинского факультета университета штата Вашингтон, сказал: *«Результат наших исследований показал, что глоссолалия происходит по совершенно естественному принципу. Это явление можно понять, убедившись, что тот же самый стереотип характерен для любого речевого расстройства, независимо от того какими причинами оно вызвано: травмой мозга, психическим заболеванием или пассивной утратой волевого контроля за своей речью. Это подтверждает наше предыдущее утверждение, что глоссолалия представляет собой стереотипное речевое поведение, которое обуславливается определенным эмоциональным состоянием».* Можно добавить что глоссолалии в отключенном сознании похожи на лунатизм, такое состояние никак нельзя назвать молитвенным или бодрствующим. Писание учит: *«Будьте постоянны в молитве, бодрствуя в ней с благодарением. Молитесь также и о нас, чтобы Бог отверз нам дверь для слова, возвещать тайну Христову, за которую я и в узах, дабы я открыл ее, как должно мне возвещать»* (Кол.4:2-4). Молитвенное состояние – состояние трезвости духа и ясности ума, оно сопровождается понятными словами, выражающими нужды или благодарения верующих, ибо Бог через молитвы желает иметь общение с личностью открывающей свое сердце. Это можно совершать вербальным путём – говорением, или духом – на уровне наших мыслей. (Еф.6:18) Притом во втором случае разум должен быть так же активен как и дух. *«Стану молиться духом, стану молиться и умом»* (1Кор.14:15). Если бы молитва Духа выражалась в произношении звуков ведомых только Господу

Богу, то Сын Его воспользовался бы ею в Гефсиманском саду, когда Он как никогда нуждался в общении с Отцом, но Он сконцентрировался в молитве, на понятном языке до такой степени что кровь выступала с каплями пота.

(из книги – «Основание веры»)